
 

i 
 

Le travail sur l’Ombre : Chapitre 8 de The religion of Tomorrow (La religion de 
demain), Shambhala : Boulder, 2017 
 

« Votre matériel d’ombre indique exactement les domaines où vous pouvez grandir. » - p273 

 

 

Comme je l’ai mentionné, peu de systèmes spirituels (s’il en existe même) ont une compréhension 

complète du matériel d’ombre, c’est-à-dire du matériel personnel réprimé, dissocié, désapproprié et 

inconscient. Il y a bien une conscience des émotions négatives et de leurs effets pervers, il existe même 

la notion d’un magasin de la conscience anticipant l’inconscient collectif de Jung de plus d’un 

millénaire. Mais à part cette compréhension générale par les Traditions que certains mécanismes de 

défense génèrent différents types d’inconscient psycho-dynamiquement réprimé, l’Ombre est 

essentiellement une découverte occidentale moderne. 

On peut certainement argumenter que la psychothérapie et la spiritualité sont deux choses 

complètement différentes et qu’il ne faudrait pas les confondre, si bien qu’il n’est pas nécessaire de 

les intégrer. On peut expérimenter un état d’Illumination indépendamment de son état de santé, et 

on peut entreprendre des psychothérapies sans connaître l’Illumination et l’Éveil. (Il existe un nombre 

croissant de nouvelles thérapies de l’ombre qui incorporent une reconnaissance de la réalité non 

duelle, ou des expériences paroxystiques, mais je voudrais aborder maintenant la problématique 

inverse : il ne s’agit pas d’inclure la spiritualité dans la thérapie mais d’inclure la thérapie dans la 

spiritualité.) Je vous accorde que les deux peuvent être considérées séparément, et, dans un certain 

sens, ces deux thématiques sont indépendantes l’une de l’autre. Mais quand on arrive aux étapes 

pragmatiques quotidiennes et aux stades de la pratique spirituelle, on se heurte invariablement – et 

cela signifie toujours – à du matériel d’ombre, ce qui fait de l’Ombre un aspect intrinsèque de la 

dimension spirituelle et du chemin d’Éveil lui-même.  

Le Dr. Roger Walsh, comme je l’ai dit, est un psychiatre et un enseignant Bouddhiste. Quand il guide 

des retraites de méditation, il lui arrive souvent de proposer des sessions où il rencontre les étudiants 

en face à face et s’intéresse aux problématiques survenant dans leur pratique méditative et dans leur 

vie en général. Et il affirme que pratiquement 80 pour cent de ces problèmes relèvent largement du 

domaine de la psychothérapie, ils ne sont ni spirituels ni méditatifs. Si son expérience est généralisable, 

alors les professeurs de méditation (et les enseignants spirituels en général) qui n’utilisent pas de 

techniques psychothérapeutiques, donnent à leurs élèves des réponses inadaptées dans 80 pour cent 

des cas, des réponses qui ne sont pas aidantes, ou pas aussi aidantes qu’elles pourraient l’être. C’est 

tout simplement effrayant, et cela ne constitue certainement pas une upaya (une habilité des moyens) 

très efficace. Il apparaît donc que le travail sur l’ombre est un sujet légitime qui devrait être inclus dans 

tout  Quatrième Tournant1 (et dans toute spiritualité Intégrale en générale, ou toute Pratique de Vie 

Intégrale).  

L’ombre existe au départ à cause de la nature-même du développement et du processus d’évolution 

que traverse la psyché, à la fois dans les stades et dans les états. Nous avons vu que la dynamique 

centrale de développement (chez les individus et dans l’univers au sens large) est « transcender et 

inclure », ou « nier et préserver » - chaque moment présent préserve l’essentiel de ce qui est survenu 

auparavant et lui ajoute ses propres éléments créatifs nouveaux et transcendants. Et quelque chose 

peut mal se passer dans les deux dimensions (transcender et inclure) à pratiquement tous les stades 

 
1 de la roue du Dharma (NdT) 



 

ii 
 

ou états, ce qui produit un type spécial de problématique d’ombre dans chaque cas. C’est assez direct 

et prédictible, d’une certaine façon. 

 

Addictions et allergies 
Nous avons vu que dans chaque séquence développementale (états et stades), le soi central s’identifie 

avec un stade de structure de base ou avec un état majeur, et voit donc le monde à travers ce stade 

ou cet état ce qui génère une Vision du monde et un Point de Vue. Lorsqu’il se trouve à un stade ou un 

état (chakra/étui/structure ou état/corps/domaine), le soi doit embrasser et intégrer toutes les 

caractéristiques majeures de cette dimension, toutes ses qualités, ses pensées, ses sentiments, ses 

besoins et ses pulsions. S’il n’y parvient pas complètement, il va soit rester fusionné avec certains 

éléments (il ne va pas les transcender et se différencier) – ce qui crée une fixation, un attachement, 

une addiction à ces éléments (dans le domaine grossier, à la nourriture, au sexe, au pouvoir, à l’argent, 

etc… ; dans le domaine subtil, à la luminosité, au prana, aux éléments de l’âme, aux intuitions, à 

l’illumination et ainsi de suite ; dans le causal aux archétypes, au moment présent, aux sensations de 

félicité, aux aspects du Soi Supérieur, etc…). D’un autre côté, il peut se désapproprier et dissocier ces 

éléments (au lieu de les intégrer, de les inclure) – et cela créera l’évitement, ou dissociation ou allergie 

à ces mêmes éléments (nourriture, sexe, pouvoir, âme, Soi Supérieur et ainsi de suite). 

C’est tout particulièrement à chaque jonction développementale, en passant d’un stade au stade 

suivant (un « pivot ») ou d’un état au suivant (un « aiguillage »), que ce type de dysfonction va le plus 

souvent se produire. En passant du stade oral au stade suivant, si le soi n’arrive pas à se différencier 

correctement des pulsions orales, il va demeurer identifié avec elles, et développer une fixation orale 

ou une addiction, en substituant la nourriture à d’autres besoins à satisfaire, et en l’utilisant pour  se 

sentir mieux. A l’inverse, si la différentiation du stade oral - qui est supposée se produire normalement 

- va trop loin vers la dissociation, alors le soi génère une allergie à la nourriture, et on aboutit à des 

désordres alimentaires tels que la boulimie ou l’anorexie. Dans les deux cas, une sous-personnalité 

infrarouge liée à la nourriture est créée, elle vit dans l’inconscient submergent, et elle envoie 

constamment des symptômes et des symboles qui amènent la nourriture au premier plan dans les 

interactions et les relations. Dans les conditions normales, le domaine oral demeure, mais 

l’identification exclusive avec lui, est abandonnée – sans fixations ni dissociations, ni addictions ni 

allergies orales. Malgré cela, nous avons toujours la capacité et le besoin de manger. Nous avons 

toujours l’échelon de la nourriture, l’échelon du chakra 1, le domaine oral, mais nous ne sommes plus 

exclusivement identifiés avec lui ni ne voyons le monde à travers cette lunette. Nous gardons la pulsion 

orale (l’échelon de structure de base), mais pas la fixation ou la dissociation. Les stades et les états 

restent, les Visions du monde et les Points de Vue passent. 

Une sous-personnalité est le sujet d’un stade qui refuse de devenir un objet du stade suivant. Comme 

nous l’avons vu, Robert Kegan définit ainsi le développement : « Le sujet d’un stade devient l’objet du 

sujet du stade suivant. » Je dirais plus spécifiquement que le « Je » d’un stade devient un « moi/mien » 

du « Je » du stade suivant. Une sous-personnalité est un « Je » qui ne va pas devenir un « moi/mien » 

et qui soit demeure imbriqué dans le « Je » central (en tant que fixation) ou se clive comme un sous-

« Je », une sous-personnalité (dissociation). Ces deux phénomènes sont inconscients, ils ne sont pas 

un objet de conscience (c’est-à-dire qu’ils demeurent un sujet à ce stade qui ne réussit pas à devenir 

un objet du sujet du stade suivant). Cela déforme le processus développemental, en gardant des 

parties du « Je » arrêtées, bloquées dans l’attachement à des éléments du stade précédent, et en 

leurrant des parties de la conscience censées continuer leur croissance vers des stades plus élevés de 

conscience, en transcendant et incluant. Dans cet accident de parcours, soit la partie « transcende », 



 

iii 
 

soit la partie « inclut » a été cassée, distordue, déformée, ne laissant que des victimes sur le bord de 

la route.  

Il en est de même pour les états, tout particulièrement à leurs aiguillages (c’est-à-dire lorsque le centre 

de gravité des états passe de grossier à subtil, puis de subtil à causal, et ainsi de suite). Par exemple, 

tandis que le soi passe de grossier à subtil, son centre de gravité passe de l’ego grossier à l’âme subtile, 

où l’âme est le soi identifié avec le domaine du subtil et son Point de vue (bien qu’il soit encore 

conscient du domaine grossier, le soi n’est simplement plus identifié exclusivement avec lui – l’état 

demeure mais pas son Point de Vue). Lorsque le soi se prépare à passer du subtil au causal, il doit 

laisser aller son âme subtile (ou mourir à elle) pour pouvoir faire cette transition. S’il craint cette mort, 

ou cherche à l’éviter, le soi peut demeurer secrètement identifié avec l’âme et attaché à elle – c’est 

une addiction à l’âme qui va fausser la compréhension du domaine causal qui restera hors de portée. 

La conscience-elle-même (comme Dan Brown nomme cet état causal) va devenir plutôt distordue. Elle 

ne sera pas libérée de la personnalité subtile, elle lui sera intimement attachée et restera identifiée 

avec elle (elle possédera donc une fixation inconsciente à l’âme). A l’inverse, si cette différenciation va 

trop loin, il en résultera une allergie à l’âme, où la personne va cliver des parties d’elle (au lieu de les 

transcender) en une sous-personnalité d’âme inconsciente, qu’elle déteste et rejette, tout en 

détestant l’âme en général chaque fois qu’elle se montre – en théologie, en psychologie, chez les 

autres, dans d’autres religions, en elle-même. Ce qu’elle déteste, naturellement, c’est sa propre âme 

subtile, qu’elle n’a pas correctement transcendée mais qu’elle s’est désappropriée de façon 

dysfonctionnelle.  

 

Le Processus 3-2-1  
 

La plupart de ces parties dissociées, désappropriées de soi-même, ont commencé comme une partie 

du soi (une qualité de 1ère personne, une pensée, un sentiment, un trait ou une caractéristique) qui a 

ensuite été poussée dehors par un mécanisme de défense constitué du même matériau que l’échelon 

de structure ou l’état où se trouve le soi lorsque le dysfonctionnement se produit. Voici rapidement 

quelques exemples de dysfonctions se produisant à divers pivots: introjection et projection par la limite 

entre le soi et l’autre du domaine sensorimoteur (magenta pivot-2), répression dynamique par le 

cerveau conceptuel au stade de pouvoir intentionnel (rouge pivot-3), dysfonctions règle/rôle et 

problème avec l’adéquation sociale du cerveau règle/rôle au stade mythique d’appartenance 

conformiste (ambre pivot-4), dysfonctions de l’estime de soi au stade formel opérationnel introspectif 

(orange pivot-5), folie aperspectivale pluraliste (entre autres) au stade pluraliste (vert pivot-6), et 

séparation holistique par le vision-logique au stade Intégral (turquoise pivot-7). Dans chaque cas, une 

partie du soi est poussée au dehors par un mécanisme de défense spécifique de l’échelon et de l’état, 

elle est repoussée dans un « autre », dans un élément de 2ème personne présent dans l’inconscient, et 

souvent elle est même poussée encore plus loin en un élément complètement étranger de 3ème 

personne (un « cela » projeté dans un « lui », « elle », ou « eux »). 

En d’autres termes, le processus dysfonctionnel de création d’ombre, procède de la première personne 

à la deuxième personne puis à la troisième personne – ou 1-2-3. C’est pourquoi le processus 3-2-1 que 

nous avons développé avec l’Institut Intégral, réverse ce processus, en faisant passer le matériel aliéné 

de 3ème personne « cela » à une personne à qui l’on peut faire face, une 2ème personne ou élément 

« tu » puis à une 1ère personne complètement réidentifiée « Je/moi ». Disons par exemple que Georges 

a un degré significatif de colère (une impulsion de 1ère personne), mais que pour diverses raisons (par 

exemple la colère est inacceptable par ses parents, sa religion ou sa culture), il s’en dissocie et la 



 

iv 
 

repousse hors de sa conscience (dans une 2ème personne, un « autre »), et ensuite il la projette encore 

plus loin sur d’autres extérieurs (un « lui », « elle » ou « eux » de 3ème personne, de façon générale un 

« cela » de 3ème personne). Comme maintenant tout le monde semble en colère contre lui, Georges 

développe en réponse une quantité considérable de peur, ou même de dépression. Il se peut que sa 

peur (sa colère projetée) se manifeste régulièrement dans des cauchemars comme un monstre 

dévorant, ou apparaisse comme le sentiment que son chef est toujours mécontent de lui sans raison 

apparente (il projette sa colère sur son chef, ce qui fait que maintenant le chef apparaît en colère 

contre lui).  

Le processus 3-2-1 commence en identifiant un élément de 3ème personne auquel on est 

particulièrement réactif, soit dans la vie, soit dans les rêves (le monstre, le chef). Ce matériel peut 

être positif ou négatif – s’il est positif, on admire ouvertement, on survalorise et on qualifie de héro la 

personne sur laquelle on projette sa propre grandeur ou diverses qualités positives ; s’il est négatif, 

nombre d’individus dans l’environnement semblent posséder cette qualité négative, dirigée justement 

contre vous – dans cet exemple, la colère. Donc après avoir identifié mentalement l’élément négatif, 

on fait face à cette personne, créature ou chose, et on lui parle à la deuxième personne. « Qui es-tu ? 

Que veux-tu ? Pourquoi es-tu ici ? » pendant quelques minutes ou plus, créant un dialogue avec ce 

matériel à la 2ème personne. Ensuite, on prend le rôle de cette 2ème personne dans le dialogue et on 

s’identifie avec cette personne ou créature, on ne lui parle plus, mais on parle en son nom, jusqu’à 

s’être complètement réapproprié la qualité, le sentiment, la caractéristique de la projection, la 

ramenant ainsi à la 1ère personne qu’elle est réellement. 

Revenons à Georges, qui rêve qu’un monstre l’attaque. Tandis qu’il parle en tant que ce monstre, et 

commence à s’identifier avec lui dans le dialogue (il parle à son propre soi en étant l’autre interlocuteur 

du dialogue), il va immédiatement sentir que le monstre – que lui en tant que monstre – veut annihiler 

son soi habituel. En tant que monstre, il est furieux, enragé, et hostile contre ce pauvre type et son soi 

ordinaire. Plus il ressent le monstre, et plus il ressent sa propre agressivité : la colère et l’agressivité ne 

vont plus pouvoir être niés ou désappropriés, réprimés et projetés. Une fois qu’il s’identifie avec le 

monstre, au lieu de diriger l’agressivité contre lui-même, il va la diriger vers l’extérieur, vers quelqu’un 

ou quelque chose d’autre que lui-même. C’est seulement quand il se désappropriait le monstre qu’il 

dirigeait sa propre agressivité vers l’intérieur, contre lui-même. Quand il se re-identifie avec le monstre 

ou l’agression, la colère peut maintenant être dirigée vers l’extérieur. Vers quoi ?  Voilà le moment où 

la véritable signification du terme agresser vient sur le devant de la scène. L’étymologie d’agresser est 

« aller contre ». L’agressivité n’est pas l’hostilité ; c’est en fait une approche saine, utile et habile. Ainsi 

nous disons par exemple que le comité parlementaire sur la gestion des déchets « avance 

agressivement pour régler cette question. » Cela ne veut pas dire que le comité est fâché contre le 

problème ou qu’il éprouve de l’hostilité contre lui, mais simplement qu’il avance proactivement avec 

beaucoup d’énergie pour traiter la situation. Si un cerf se dirige vers une source de sel et qu'un buisson 

de ronces lui barre la route, il baissera la tête, ouvrira les narines, frappera le sol de ses sabots et 

chargera agressivement le buisson, l’éliminant du passage. Le cerf n'est pas en colère contre le buisson, 

il ne le hait pas, simplement il mobilise de l’énergie pour enlever un blocage. C’est ce que fait 

l’agressivité : c’est l’énergie qui dépasse les obstacles. Mais si l’agressivité en général est confondue 

avec l’hostilité ou la mauvaise humeur, elle peut être jugée mauvaise et rejetée du système du soi, et 

alors cette énergie libératrice est dirigée directement contre le soi, comme s’il était quelque chose 

qu’il faut éliminer, donc naturellement le soi réagit par la peur, la dépression et ainsi de suite. Si le soi 

peut effectivement se réapproprier cette énergie, alors il pourra la tourner vers l’extérieur (ou vers 



 

v 
 

l’intérieur si c’est là que se trouve le besoin), comme une force qui élimine les obstacles. C’est une 

force de 1ère personne très puissante, très utile. 

Si une hostilité véritable est projetée, s’il existe une haine authentique d’une personne ou d’une chose, 

c’est presque toujours dû à une projection antérieure d’un aspect que l’individu déteste – tout comme 

les zélotes antigay haïssant leurs tendances homosexuelles, les ont tout d’abord projetées sur les 

homosexuels, et ont ensuite expérimenté une hostilité énorme contre les gays, qu’ils voyaient partout. 

Dans tous ces cas, il faut commencer par faire le processus 3-2-1 avec la qualité méprisée. Identifiez 

la personne, la chose, la qualité ou le trait que l’on hait « là-bas, chez l’autre » puis faites un 3-2-1 sur 

cet élément pour le rendre à son véritable possesseur.  

Si le processus est fait correctement, il s’ensuit une grande sensation de soulagement. Si l’attribut était 

expérimenté comme une qualité négative, ce qui se produit souvent pour les qualités positives 

désappropriées et projetées, se le réapproprier va lui rendre ses propriétés intrinsèques positives et 

joyeuses – c’est un terrible soulagement de convertir ce « cela » effrayant en un « je » heureux ! 

Freud lui-même s’intéressait à ce problème de la création de l’ombre et de son traitement. La plupart 

des gens ne savent pas qu’il n’a jamais utilisé les termes « ego » ou « ça ». Ces termes latins pour « Je » 

et « cela » ont été utilisés par son traducteur James Strachey, pour lui donner un ton plus 

« scientifique ».  Freud utilisait toujours les pronoms allemands das Ich (« le Je ») et das Es (« le cela »), 

écrits tels quels. Il dirait ce genre de choses : « Si nous cherchons dans l’esprit, nous remarquons 

immédiatement deux régions. Le Je est une région consciente, directement accessible, ouverte à notre 

volonté et facile à voir. Mais ensuite, il existe une région plus vaste, sombre et inaccessible, qui nous 

est largement inconsciente et assez mystérieuse. Le cela reste largement inconnu. »  

Ainsi, une de ses affirmations les plus fameuses, décrivant le but de la psychanalyse est toujours 

traduite comme : « Là où était le ça, l’ego doit advenir » alors que la traduction littérale de ce que 

Freud a vraiment dit devrait être « Là où était le cela, le Je doit advenir » - une description assez 

parfaite du processus 3-2-1. Donc, « le désir de manger – il est juste plus fort que moi, je ne peux pas 

m’en empêcher » devient « Je choisis de manger trop, et donc je peux arrêter cela. » Le processus 

convertit le « cela » désapproprié en « Je » réapproprié que je peux contrôler. C’est comme si je me 

pinçais : Je me pince, puis je nie ce geste et j’oublie que je l’ai fait. « Cela arrive tout seul, je ne sais pas 

pourquoi, cela fait mal et cela ne va pas s’arrêter. » Je vais me plaindre partout de la douleur (ou de 

l’anxiété, de la dépression, de la culpabilité, des obsessions), mais je ne sais pas quoi en faire, cela 

semble hors de mon contrôle – et ça l’est tant que je me le désapproprie. Mais une fois que je vois que 

c’est moi qui me pince, je ne demande pas comment arrêter – j’arrête tout simplement. (Si vous vous 

pincez, et que vous savez que c’est vous qui vous pincez, est-ce que vous demandez comment cesser 

de le faire ?) Jusqu’à ce que je me réapproprie cette activité de pincer, elle va effectivement rester un 

« cela » et je serai perplexe. Mais une fois recontacté et réapproprié, le processus redevient ouvert au 

contrôle du « Je ». Si je me pince en ce moment et si je sais que je le fais, je suis parfaitement libre 

d’arrêter. Demander « Comment arrêter ? » signifie que je n’ai pas encore remarqué ce que je me fais 

à moi-même. Quand je verrai cela, cela va cesser. 3-2-1.  

Et donc les étapes du processus 3-2-1 sont les suivantes : Trouvez-le, Faites-lui face, Parlez-lui, Soyez-

le. 

Première étape : Trouvez-le. Localisez le symptôme, la pression, la souffrance, l’image, la personne, 

ou l’objet qui semble être au cœur du problème – c’est-à-dire de la peur, de l’anxiété, de la dépression, 

de l’obsession, de la jalousie, de l’envie, de la colère. Localisez-le et remarquez tout ce qui le concerne 

– les symptômes eux-mêmes (les sentiments inconfortables générés par la personne, le lieu ou 

l’évènement problématique). Remarquez la localisation de ces symptômes dans votre corps (par 



 

vi 
 

exemple, la tête, les yeux, la poitrine, les seins, les bras, les épaules, l’estomac, les intestins, les organes 

génitaux, les hanches, les jambes, les pieds, les orteils, ou peut-être des muscles isolés ou des groupes 

de muscles, parfois des systèmes d’organes – digestif, urinaire, reproducteur, respiratoire, circulatoire, 

nerveux). Remarquez la taille en général de ces symptômes, leur couleur, leur forme, leur odeur, leur 

texture (ce qui vous vient à l’esprit lorsque vous pensez à n’importe lequel de ces éléments). 

Remarquez ce qui les déclenche principalement, ce qui semble les apaiser, et les activités qui les 

accompagnent le plus souvent (par exemple une augmentation de la fréquence cardiaque, du rythme 

respiratoire, des contractions musculaires particulières, des maux de tête, des difficultés à avaler, un 

dysfonctionnement ou un désintérêt sexuel). Ne jugez pas les symptômes comme étant bons ou 

mauvais, positifs ou négatifs. Faites comme si vous étiez en train d’en faire une vidéo, de prendre des 

photos d’eux, exactement comme ils sont, et non comme vous souhaiteriez qu’ils soient – vous visez 

seulement une Pleine Conscience simple et complète à leur sujet. Faites beaucoup de vidéos neutres 

sur chaque aspect du problème et prenez-le complètement comme objet dans votre conscience. 

 

Deuxième étape : Faites-lui face. Une fois que vous avez fait suffisamment de vidéos de l’élément 

problématique, faites-lui face. Si le symptôme lui-même semble déclenché par une personne 

particulière, alors localisez-la dans votre esprit et faites-lui face (il peut y avoir plusieurs personnes). 

Pour vous aider, vous pouvez vous asseoir sur une chaise et placer une autre « chaise vide » en face 

de vous. Placez le problème dans la chaise vide – que ce soit la personne, le monstre, l’image, 

l’évènement, ou simplement le symptôme lui-même (dépression, anxiété, peur, envie). 

 

Troisième étape : Parlez-lui. Posez-lui de nombreuses questions et écoutez attentivement ce qu’il ou 

elle a à dire. « Pourquoi es-tu ici ? », « Que veux-tu ? », « Pourquoi est-ce que tu me fais ça ? », « D’où 

viens-tu », « Depuis combien de temps es-tu là ? », « Quand as-tu commencé ? ». Si le problème n’a 

pas de réponse à ces questions, demandez-lui de faire une supposition : « Hum, tu dis que tu ne sais 

pas pourquoi tu es là ? Mais à ton avis, pourquoi es-tu là ? ». Si le problème vous pose une question, 

répondez et voyez comment l’entité ou la personne problématique réagit ; vous pouvez même lui 

demander ce qu’il (ou elle ou eux) a pensé de votre réponse. Apprenez à la connaître directement 

comme une personne vivante, respirant, créative, votre voisine en fait, une personne à qui vous vous 

adressez à la deuxième personne (Tu). Plus vous pratiquez chacune de ces étapes, et plus il est 

probable que vous remarquez déjà une certaine diminution du symptôme lui-même. Et donc 

finalement : 

 

Quatrième étape : Soyez-le. Maintenant, échangez les rôles complètement. Lorsqu’il répond, vous 

vous asseyez dans sa chaise, et vous devenez vous-même le problème (personne, monstre, 

perturbation, etc…). Vous vous identifiez avec lui. Dans le dialogue, vous parlez en tant que lui au lieu 

de lui parler. Et vous parlez à votre soi habituel, assis sur la chaise en face de vous. Ressentez ce que 

ça fait d’être ce symptôme qui cause intentionnellement des problèmes à une autre personne – celle 

qui est assise en face de lui. C’est ici que vous devez être le plus observateur et le plus ouvert. Lorsque 

la personne (votre soi habituel) assis en face de vous (c’est vous qui êtes maintenant le problème) vous 

demande : « Pourquoi est-ce que tu me fais ça à moi ? », il vous faut parfois vous mettre dans la peau 

de quelqu’un d’extrêmement bas et avilissant : « Parce que tu es un petit crétin stupide, et que tu 

mérites de souffrir. » ou « Tu as toujours été une immense déception pour moi parce que tu ne peux 

rien faire comme il faut. » 



 

vii 
 

Une bonne façon d’explorer ce type de réponses est de demander : « Mais au fait, c’est la voix de qui ? 

De Maman ? De Papa ? D’un frère ou d’une sœur ? D’un ami d’enfance ? » C’est l’opposé de la 

projection qui s’appelle « introjection », l’internalisation d’une voix étrangère dans votre mental 

comme si c’était la vôtre. Dans ces cas-là, vous ne vous réappropriez pas la voix, vous l’éjectez ! Et donc 

gardez à l’esprit cette possibilité également. La plupart des gens ont des réseaux extensifs 

d’introjections – des opinions internalisées, des directives, des ordres, ou des pulsions qu’ils tiennent 

de leurs parents, de leurs premiers professeurs, d’amis proches, ou simplement de la culture au sens 

large. Ces réseaux internalisés font partie de ce que nous appelons « l’Inconscient imbriqué » et c’est 

ce qu’ils sont : des opinions et directives internalisées dont nous sommes totalement inconscients, 

mais qui nous disent avec insistance ce que vous devons penser sur à peu près tout, que ce soit au 

dehors ou en interne. Une partie importante du travail sur l’ombre consiste à rechercher directement 

les éléments de ce réseau imbriqué d’introjections puis à les éjecter – à se désidentifier d’eux. 

 

Être florissant et tenir un journal  
 

Si vous voulez prendre au sérieux le travail sur l’ombre, c’est une bonne idée de tenir un simple journal. 

Utilisez-le pour garder une trace résumée de vos sessions 3-2-1 ou plutôt faites vos sessions 3-2-1 en 

prenant des notes (manuscrites ou informatiques) dans votre journal lui-même. Ce que je vais 

mentionner rapidement ici est très important, et il ne faut pas conclure de la brièveté de la discussion 

que le sujet n’est pas très significatif, parce que c’est le contraire. Il s’agit de faire ce qu’on appelle 

« des entrées quotidiennes ». Si vous faites du travail sur l’ombre, ou si vous méditez ou pratiquez la 

prière contemplative – si vous êtes engagé dans une Pratique de Vie Intégrale – c’est une très bonne 

idée, chaque matin quand vous vous éveillez et avant de vous lever, de faire un bref processus 3-2-1 

sur un élément significatif d’un rêve nocturne, puis de faire une « entrée quotidienne » dans votre 

journal. Écrivez un texte de trois pages (ni plus, ni moins)1 sur quelque chose de personnel – cela peut 

concerner le rêve de la nuit précédente, les évènements attendus dans la journée, ce qui vous est 

arrivé dans le passé, une pensée qui traverse votre esprit, n’importe quel sujet d’actualité pour vous, 

ou un évènement particulièrement marquant ou une prise de conscience dans la méditation d’hier. Si 

vous n’avez aucune inspiration, alors écrivez sur cela (« Je ne peux trouver la moindre chose à écrire. 

Pourquoi est-ce que je fais cela de toute façon ? C’est incroyablement ennuyeux. Je ne vois pas à quoi 

ça sert. Comme on peut être stupide ! Écrire, écrire, écrire, c’est difficile !... ») Il s’agit d’amener la 

Pleine Conscience – être un Témoin pur, neutre, sans jugement – sur chaque phrase que vous écrivez, 

transformant cette expression subjective en un clair objet de conscience. Et donc, amenez cette pure 

conscience de Témoin sur chaque phrase que vous écrivez. Cette entrée de 3 pages devient le lieu où 

vous faites de la pleine conscience du Témoin une habitude permanente de l’esprit. Ainsi, vous 

construisez dans votre psyché l’élément essentiel de tout processus développemental : le sujet d’un 

moment devient l’objet du sujet du moment suivant. La conscience que vous développez lorsque vous 

faites une entrée quotidienne inscrit dans votre cerveau l’esprit de l’évolution ; la croissance et le 

développement deviennent une habitude Kosmique, un sillon Kosmique dans votre propre être, non 

seulement inconsciemment (comme c’est le cas habituel) mais consciemment.  

Certaines personnes trouvent que leurs « entrées quotidiennes » commencent à prendre des formes 

et des directions spécifiques. Certains se trouvent soudain en train d’écrire des pièces de théâtre, des 

 
1 On pourrait préciser que 3 pages d’un livre tel que La religion de demain correspondent à au moins 1200 mots 
(NdT). 



 

viii 
 

romans, ou des scénarios. D’autres se mettent à jeter sur le papier leurs idées sur des questions 

humaines (par exemple en philosophie, psychologie, ou religion), à commenter les évènements du 

monde, ou commencent à écrire des livres. Tout cela est très bien. Si vous dépassez les trois pages, il 

vaut mieux cesser d’écrire dans votre journal et commencer un fichier à part – c’est-à-dire vraiment 

commencer à écrire un scénario ou un commentaire de l’actualité ou un livre sur la philosophie ou la 

religion. Le seul impératif pour l’entrée quotidienne est que ce soit une production « personnelle », 

c’est-à-dire simplement quelque chose qui vous vient à l’esprit lorsque vous écrivez trois pages sur 

n’importe quel sujet. Votre esprit subjectif, vous allez en faire un objet. Cela va vous faire grandir, 

évoluer – que vous le vouliez ou non ! – parce que c’est l’essence-même, le cœur de la croissance, du 

développement et de l’évolution. 

Si vous faites d’autres pratiques d’Ombre, telles que le processus 3-2-1, vous pouvez les inclure dans 

votre journal. Vous pouvez même commencer le scénario ou le livre dans votre journal, mais séparez-

le clairement de vos entrées quotidiennes de trois pages ; il faut que l’écriture de ces trois pages soit 

une habitude en elle-même, et il ne faut donc pas la confondre avec d’autres activités. À part cela, 

vous pouvez inclure tout ce que vous voulez dans votre journal – non seulement les sessions 3-2-1, 

mais aussi des notes sur votre pratique méditative, sur ce qui se passe pour vous dans le domaine 

spirituel, sur vos autres pratiques, etc... Si vous faites une Pratique de Vie Intégrale, vous pouvez noter 

tous vos modules dans votre journal. Si vous suivez un cours sur le net, vous pouvez prendre des notes 

dans votre journal. 

Vous pourriez également vous mettre à la « psychologie positive ». C’est un mouvement important 

qui s’attache non seulement à réparer ce qui ne va pas chez soi, mais aussi à augmenter ce qui va déjà 

bien. Ne vous contentez pas de réparer ce qui est cassé, mais utilisez, magnifiez ce qui fonctionne bien. 

(Pour cela, les livres de Martin Seligman, l’inventeur de la psychologie positive, sont un bon début)1. 

Vous pouvez commencer par faire le questionnaire sur les « forces de caractère » que vous trouverez 

sur le net. Cette partie « s’épanouir » ou « prospérer » est l’aspect positif du Nettoyage, dont 

l’importance est soulignée par la Théorie Intégrale – tout comme Grandir, S’éveiller et Se manifester. 

Le travail sur l’ombre constitue l’aspect négatif du Nettoyage, il s’agit de réparer ce qui est cassé. Mais 

mettre l’accent sur ce qui va bien est également une partie importante de toute approche Intégrale de 

la vie et de la pratique ; quand nous pratiquons la conscience du Témoin ou la conscience non-duelle 

sans tête, nous puisons dans ces deux forces (le positif et le négatif) toujours déjà présentes chez 

chacun. 

Deux autres pratiques positives étonnement puissantes, la gratitude et le pardon, sont extrêmement 

utiles et je les recommande. Concernant la gratitude, réservez régulièrement quelques minutes 

chaque jour pour noter dans votre journal, ou mentalement, les choses pour lesquelles vous êtes 

reconnaissant. Une version de cette pratique est l’exercice de psychologie positive « Trois choses 

positives ». Chaque soir, notez brièvement (dans votre journal ou mentalement) trois choses qui se 

sont produites dans votre vie et pour lesquelles vous avez de la gratitude, qui vous rendent heureux, 

ou qui se sont bien passées, en précisant pourquoi. L’évolution a eu tendance à implanter dans le 

cerveau l’habitude de guetter les dangers et leurs signaux précurseurs plutôt que les choses positives, 

pour lesquelles nous devrions être reconnaissants, qui rendent nos vies meilleures et plus heureuses. 

C’est pourquoi il nous faut construire cette habitude supplémentaire pour laquelle l’exercice : « Les 

trois choses positives » est parfaitement adapté. Si vous en faites une pratique quotidienne, réservez-

 
1 Seligman, Martin E.P. S’épanouir : pour un nouvel art du bonheur et du bien-être. Paris, Belfond, 2012, 
traduction Brigitte Vadé, préface de Christophe André.  
 



 

ix 
 

lui seulement un peu de temps chaque jour – cinq à dix minutes seront suffisantes – et écrivez (ou 

simplement revivez) trois éléments de la journée pour lesquels vous êtes reconnaissant. N’oubliez pas 

de préciser la raison de l’issue positive de ces éléments. Commencez par faire cela pendant une 

semaine, mais quoi qu’il arrive, ne manquez pas un jour. Puis observez si vous pouvez dire, après une 

semaine seulement, que cela a produit un déplacement de vos ressentis vers davantage de bonheur. 

Des recherches validées attestent que pratiquement toute personne qui réalise cette pratique, se sent 

notablement plus heureux après seulement une semaine ! Si c’est le cas pour vous, alors cette 

expérimentation personnelle devrait vous inciter à continuer cette pratique. (Pour l’importance de la 

gratitude vue sous une perspective spirituelle, je recommande le site web inspiré par le Frère David 

Steindl-Rast, A Network for Grateful Living (www.gratefulness.org) ou n’importe lequel de ses livres.) 

Le pardon est une attitude recommandée par nombre de Grandes Traditions. La sensation de soi 

séparé a tendance à se construire à partir d’un petit nombre d’émotions négatives (ou des émotions 

que nous croyons positives mais qui ont des effets négatifs généraux). Le pardon est un antidote au 

regret et au ressentiment, et il a des effets puissants pour transcender l’ego. Il accompagne 

particulièrement bien la gratitude, ces deux pratiques représentant deux polarités complémentaires. 

Je recommande fortement de les pratiquer ensemble. Le livre extrêmement populaire de leçons 

spirituelles de développement personnel appelé Un cours en miracles est construit entièrement sur la 

pratique du pardon avec des citations du genre : « Le Pardon est la façon dont je me souviens de mon 

Soi Supérieur » et « Dieu est l’amour dans lequel je pardonne ». Si vous entreprenez une pratique du 

pardon, à nouveau, lui consacrer à peine quelques minutes chaque jour est parfait pour commencer à 

établir une nouvelle habitude de l’esprit. Essayez « Une chose par jour » : chaque soir, pendant 

quelques minutes – cinq minutes est parfait -, vous prenez l’évènement qui vous a le plus irrité dans la 

journée, et vous vous attachez à pardonner à la personne qui en est le plus responsable – à l’autre ou 

peut-être à vous-même. Au moins au début, vous pouvez aussi passer quelques minutes avec « Une 

chose du passé » : commencez une liste (à garder dans votre journal) de toutes les choses et personnes 

(et institutions)  pour lesquelles vous avez de la colère, que vous blâmez, ou que vous regrettez 

profondément de connaître à cause d’un tort qu’elles vous ont causé, ou que vous les suspectez de 

vous avoir causé). Pour certains, comme par exemple vos parents, ce sera probablement une liste de 

faits pour lesquels vous avez du ressentiment. Pour chaque cas de votre liste, essayez 

authentiquement de pardonner à cette personne (ou à vous-même), jusqu’à ce que cela « prenne ». 

Vous saurez que ça marche quand l’une ou l’autre des citations d’Un cours en miracles se présentera, 

et lorsque vous ressentirez soit la présence de l’Amour de l’Esprit, soit un contact plus direct avec votre 

propre Soi Supérieur (tel que vous le concevez). Chaque fois que vous pardonnez authentiquement à 

quelqu’un dont vous pensez qu’il ou elle vous a fait du tort (y compris vous-même), vous allez sentir 

que la sensation du soi séparé se détend de plus en plus, et s’auto-libère dans le vaste Tout Espace, 

dans sa véritable Nature.1 

Tenir un journal sera particulièrement utile pour vous aider à définir avec précision où vous en êtes 

dans les processus de Croissance, d’Éveil et de Nettoyage (et de Manifestation, si vous voulez noter 

cela aussi). Par exemple, dans vos « Entrées quotidiennes », vous allez commencer à voir des signes 

indiquant à quel stade de vos « cartes cachées », à quelle altitude développementale particulière vous 

en êtes actuellement. Vos « entrées » vont incarner un jeu particulier de croyances, de valeurs, de 

raison d’être, et de traits de personnalité, largement déterminés par la « carte cachée » de votre stade 

 
1 Vous pouvez aussi vous intéresser au « don du pardon » diffusé par Olivier Clerc, le traducteur des Accords 
toltèques : il propose une pratique de groupe très puisssante où au lieu de pardonner, on demande soi-même 
pardon aux autres participants (NdT). 

http://www.gratefulness.org/


 

x 
 

de structure actuel. Tandis que vous continuez à en apprendre davantage sur les stades et leurs Points 

de Vue, vous deviendrez capable de déterminer où vous en êtes exactement dans le spectre global. Il 

est prouvé que les individus qui apprennent les bases d’une carte développementale finissent par 

progresser à travers les stades à une vitesse plus rapide (cela est mesurable) : donc le simple fait 

d’apprendre le modèle Intégral et de l’appliquer à l’analyse de vos écrits va accélérer votre croissance 

(ce qui veut dire que le cadre Intégral AQAL est effectivement « psycho-actif »). En plus, avec chaque 

« Entrée », vous rendez un sujet objet, votre journal est donc la base d’une croissance accélérée. 

Bienvenue dans un lendemain plus profond, plus élevé, et plus large et dans un présent qui est 

davantage Présence.  

 

Encore plus sur le matériel d’ombre 
 

A force de pratiquer par exemple le processus 3-2-1, il se peut que vous découvriez que la cause d’un 

de vos « problèmes névrotiques » est que vous avez vraiment fait quelque chose de mal. « Je te fais du 

mal parce que tu as mal traité ta mère la dernière fois que tu es allé la voir » ou « à cause de la façon 

dont tu as traité ton meilleur ami quand il était à l’hôpital. » Il faut bien savoir que dans de nombreux 

cas et peut-être même toujours, vous partez d’une accusation montée de toutes pièces, liée à un 

évènement interprété par une fantaisie infantile : « Parce que tu avais l’air stupide lorsque tu avais cet 

appareil dentaire pendant 3 ans. Quel idiot tu étais ! Et tu l’es toujours ! » Rappelez-vous ce point 

important : c’est de vous-même que viennent ces idées, impulsions et jugements. Peut-être qu’à 

l’origine, ils sont de vos parents, d’un ami d’enfance ou d’un professeur, mais vous les avez internalisés 

(introjectés) et vous en avez fait une partie de votre propre soi.  Et si vous n’êtes pas à blâmer pour 

l’impulsion de départ, vous l’êtes pour continuer à vous laisser agir par elle. Quelque part pendant 

l’étape 3 (ou 4 !) du processus 3-2-1, vous allez tomber sur la raison majeure qui vous a fait initialement 

vous désapproprier la qualité, la caractéristique, la pulsion, l’impulsion, le fantasme, vous allez savoir 

pourquoi vous êtes défensif à son sujet. Que la cause soit un jeune-vous-qui-ne-savait pas, ou 

quelqu’un dans votre monde, qui avait de l’autorité sur vous et dont vous avez introjecté la voix, dans 

tous les cas, devenez complètement conscient de cette voix réprimée et – en ce qui concerne les 

fausses accusations – éjectez-les, poussez-les dehors, débarrassez-vous d’elles. Ces voix vous 

maintiennent fixé à une image fausse de vous-même, et cela diminue la probabilité d’émergence d’une 

image authentique de vous (de votre soi conventionnel exact à partir duquel votre Vrai Soi ou Témoin 

peut voir le monde avec le minimum de distorsion, et avec lequel il peut communiquer avec le monde 

sans bruit de fond dysfonctionnel). 

Et lorsque vous découvrez la cause de cette répression particulière, la réponse fondamentale est la 

même, dans presque tous les cas : il faut que vous vous pardonniez pour ce que vous êtes, pour ce que 

vous avez fait et pensé, pour ce qu’on vous a dit que vous êtes ou que vous avez fait, ou pour ce que 

vous avez fantasmé faire. Une autre raison pour pratiquer le pardon quotidiennement est que c’est la 

clé fondamentale pour mettre fin à la pulsion répressive, défensive, niante, qui vous parasite. Si vous 

avez projeté une qualité positive, pardonnez-vous de n’avoir pas vécu à sa hauteur, puis donnez-vous 

la permission d’entrer dans votre propre grandeur, au lieu de la projeter seulement sur les autres (vous 

pouvez utiliser des affirmations : je mérite complètement cette grandeur ; je me donne la permission 

de vivre ma grandeur !).  Nous vivons dans une culture où « être spécial » et « grandeur » sont 

omniprésents. Chacun est supposé saluer à quel point il est spécial ; mais peu de gens le font 

honnêtement – il y a plein de fausses proclamations de grandeur, mais très peu de reconnaissance 

honnête du caractère éminemment spécial d’être un être humain avec une perspective 



 

xi 
 

irréductiblement unique. Maslow appelait la peur de notre propre grandeur le « complexe de Jonas » 

et nombre d’entre nous en souffrent à un certain degré ; et donc donnez-vous la permission de 

découvrir, de vous réapproprier, d’habiter votre grandeur authentique ! Si vous projetez une qualité 

authentiquement négative, pardonnez-vous son existence et promettez-vous de travailler à la 

nettoyer, quelle qu’elle soit. De nombreux symptômes sont dus à une enfance injuste, ou à des 

éléments injustes fantasmés ; pardonnez aux autres personnes impliquées, et pardonnez-vous d’y 

avoir cru.  

Occasionnellement, comme nous l’avons déjà mentionné, les symptômes sont dus à une conscience 

réelle cherchant à attirer notre attention sur une action réelle non éthique que vous avez faite, qui 

n’est pas une accusation montée de toutes pièce, mais un acte vraiment immoral. Dans ce cas, il vous 

faut en assumer vraiment la responsabilité, vous pardonner pour l’écart de conduite, et travailler à 

changer l’aspect de vous-même impliqué dans cet acte. Vos symptômes d’ombre ne vont pas 

fondamentalement disparaître tant que vous ne supprimez pas l’élément non éthique en vous-même. 

Supprimez-le puis pardonnez-vous. 

Remarquez que dans notre société où il ne faut blâmer personne, il est commun de supposer que tout 

problème que vous avez n’est pas de votre faute et que c’est à cause de quelqu’un d’autre : de vos 

parents, de votre groupe de pairs, de votre partenaire, de vos enfants, du travail, de la société elle-

même. Nous vivons dans une mentalité de « victime » et dans une culture où être victime est chic, une 

culture qui enseigne l’irresponsabilité morale et éthique à chaque instant. On invoque les traditions 

orientales pour s’autoriser à « vivre seulement dans l’instant présent » afin d’éviter les obligations 

éthiques, les devoirs. Mais cela est toujours une mauvaise lecture de ces traditions. Le Bouddhisme, 

par exemple, résume tout son enseignement en trois composantes : shila, dhyana et prajna. Le premier 

élément fondateur est shila, ce qui signifie « éthique ». Dhyana signifie méditation (c’est un terme 

sanscrit qui, traduit en chinois est channa, lequel traduit en japonais devient zenna, ou Zen). Le 

troisième est prajna, la conscience Éveillée de l’Illumination, le but de toute la séquence. Mais la 

séquence ne peut même pas commencer sans shila, sans éthique, sans obligations normatives. S’il n’y 

a pas d’éthique, il n’y a pas de conscience Éveillée, pas d’Illumination. Le problème avec notre « culture 

thérapeutique » ce n’est pas qu’elle manque d’une conscience de l’ombre (au contraire, cette 

conscience est omniprésente : personne n’est à blâmer parce que c’est son ombre qui l’a incité à 

cela !). Mais il faut avoir une interprétation objective, au lieu de l’exagération qui voit toutes mes 

mauvaises actions comme le résultat de quelque chose que Maman m’a fait, ou que l’école m’a fait, 

ou que la société m’a fait, mais pas quelque chose que je me suis fait à moi-même. Même si je ne suis 

pas à blâmer, même si je ne suis pas responsable du matériel introjecté originel devenu l’ombre 

conduisant à l’acte immoral, je suis responsable de la façon dont je continue à gérer cela maintenant 

– et pour commencer il me faut assumer la responsabilité de cet acte (et après seulement, me 

pardonner). 

Et donc, bien que l’ombre et le matériel d’ombre soient souvent crées par des forces sur lesquelles 

vous n’aviez pas de contrôle, le fait de vous désapproprier ou de refouler le matériel d’ombre est un 

mensonge que vous vous faites à propos de votre constitution – l’ombre est le nœud du mensonge. 

Vous savez que quelqu’un a une grande quantité de ce mauvais matériel, mais comme cela ne peut 

être vous (le mensonge), cela doit être quelqu’un d’autre – n’importe qui – et soudain le monde est 

plein de vilains méchants d’ombre, dont la plupart, pour quelque raison étrange, dirigent leur hostilité 

contre vous (simplement parce que c’est à vous que l’ombre appartient). Ainsi, lorsque vous abordez 

ces sujets, un bouquet  délicat « d’amour fort » pour vous-même est nécessaire – soyez fort, soyez 

responsable, arrêtez de blâmer les autres pour vos maux (et pardonnez-leur s’ils y sont vraiment pour 



 

xii 
 

quelque chose), réappropriez-vous votre ombre, et guéri et complet, réjouissez-vous dans la félicité et 

l’exaltation d’un soi authentique ! La formule est simple : faux soi + ombre = soi authentique. Votre 

« soi complet » est votre Soi Véritable (ou Témoin) plus votre soi fini, relatif, conventionnel, et ce soi 

fini peut être soit faussé (inexact) soit authentique (exact). Le choix vous appartient… 

 

Le processus 3-2-1-0 ou transmutation spirituelle 
 

Il existe une extension du processus 3-2-1 que nous appelons « processus 3-2-1-0 ». Il implique une 

pratique supplémentaire connue sous le nom de « transmutation des émotions ». Nous avons vu que 

la vision Tantrique de non-dualité est particulièrement puissante et ne renie pas les émotions 

négatives ni ne cherche à les transformer graduellement : elle entre directement dans l’émotion avec 

une conscience non duelle, ce qui presque instantanément transmute cette émotion dans la sagesse 

transcendante correspondante (la colère, par exemple, ressort comme la clarté brillante de la 

Conscience non duelle).  

Pour que ce processus fonctionne correctement, il faut que l’émotion originale soit une émotion 

authentique – c’est-à-dire que l’émotion négative sur laquelle on travaille soit réellement la vraie 

émotion, et non pas une forme déplacée, réprimée, déniée ou distordue d’ombre négative. Car c’est 

exactement ce que font la répression, la dissociation et la désappropriation, elles altèrent 

fondamentalement une émotion négative en une forme fausse et déroutante. Ainsi, dans notre 

exemple de colère réprimée apparaissant en rêve comme un monstre, le monstre génère une émotion 

de peur, et non pas de colère. Et il n’est pas évident du tout que la peur soit le résultat d’une colère 

projetée, c’est pourquoi elle apparaît comme si elle était une peur réelle, authentique. Quand je vois 

le monstre me poursuivre, je ressens de la peur, pas de la colère ! C’est pourquoi, si l’on travaille à 

transmuter les émotions, on va travailler sur la peur, c’est compréhensible, et on amènera la 

conscience non duelle à examiner la peur. Mais la peur est une émotion inauthentique dans ce cas : 

elle n’est pas réelle, ce n’est pas l’émotion effective qui a été créée à l’origine (c’était plutôt la colère), 

c’est pourquoi transmuter cette émotion inauthentique va créer uniquement une sagesse 

inauthentique, une sagesse qui ne sera pas générée par l’énergie réelle de l’émotion d’origine, ce sera 

une sagesse distordue basée sur une émotion distordue, et une énergie distordue. Cela peut faire des 

dégâts au lieu d’être libérateur, parce qu’une fausse émotion est élaborée et pulvérisée dans des 

proportions transcendantales.  

Mais si on commence par faire un processus 3-2-1 sur la peur, on va rapidement retomber sur sa forme 

originale authentique : la colère. Et ensuite la transmutation des émotions, réalisée sur cette colère 

authentique, va induire une sagesse authentique et transcendantale (une clarté brillante). Nous 

appelons cela « 3-2-1-0 » parce que, grâce à la Conscience non duelle, la dualité sujet-objet est 

dépassée (du moins temporairement), et ainsi la « 1ère » personne est transcendée en « aucune 

personne » ou « aucun sujet », « aucune dualité sujet-objet » ou « 0 personne ». (Si cette pratique 

vous attire, Pratique de Vie Intégrale comporte un chapitre sur le processus 3-2-1 et sur la 

transmutation des émotions1. Il existe aussi de nombreux livres à consulter sur la pratique du 

Bouddhisme Tibétain de transmutation émotionnelle - simplement faites attention à avoir fait au 

préalable un processus 3-2-1 ou une pratique similaire pour être sûr que vous travaillez avec l’émotion 

négative d’origine et non pas avec une émotion inauthentique résultant d’une projection.) 

 
1 Dans le chapitre Le Module Ombre (NdT). 



 

xiii 
 

La plupart des méditants trouvent ce processus facile et agréable. Il peut être réalisé en quelques 

minutes chaque matin, avec l’élément le plus attirant ou dérangeant du rêve de la nuit, ou en quelques 

minutes avant de dormir, sur la personne la plus admirable ou la plus irritante de la journée (les deux 

sessions peuvent être incluses dans votre journal). C’était donc un court exemple de travail sur 

l’ombre, et ce processus 3-2-1 ou 3-2-1-0 est souvent suffisant pour traiter beaucoup de matériel 

d’ombre. (S’il faut davantage de travail, vous pouvez consulter un thérapeute professionnel ou des 

livres de développement personnel). Remarquez aussi que si vous faites une version du processus 3-

2-1-0, alors la dernière étape (le retour à la Conscience non duelle originelle) peut vous amener 

directement à enchaîner par votre pratique méditative. De même, si quelqu’un fait un processus 3-2-

1-0 pendant la méditation, l’atteinte du « 0 » va le faire revenir à la pure Conscience non duelle elle-

même, ce qui est très intéressant dans presque toutes les formes de pratiques méditatives. 

Faire un processus 3-2-1-0 avec méditation permet une « double relaxation » : la première détente 

survient quand une émotion intense positive ou négative revient à sa forme originelle : on se libère de 

l’intensité d’un sentiment dissocié ou projeté (anxiété, peur, dépression, obsession, etc…) et on atteint 

un état plus paisible. La seconde détente arrive lorsqu’on médite sur la contraction du soi elle-même 

pour revenir à une Conscience non duelle pure, ouverte ; c’est la seconde relaxation et la plus 

profonde, dans l’ouverture spacieuse de l’Esprit Miroir. Quel que soit le type de contraction qui 

survient – la contraction d’une émotion fausse, inauthentique (qui peut être supprimée par quelques 

minutes de processus 3-2-1 pendant la méditation) ou la contraction du soi lui-même (guérie par la 

conscience méditative non duelle, ou un processus 3-2-1-0) – on retourne à l’état ouvert, transparent, 

clair, vide, profond et spacieux de l’Esprit de Bouddha. 

Des éléments d’ombre peuvent être générés à partir de n’importe quelle Vision (pour les stades de 

structure) ou Point de vue (pour les états). Même si votre développement dans les stades de structure 

est sain par ailleurs, et si votre développement dans les états méditatifs est un succès, une 

malformation d’ombre peut effacer complètement le travail accompli. Nous savons à partir de longues 

et amères expériences sur la méditation depuis son introduction aux USA dans les années 1980, que 

la méditation et le travail spirituel en général ne guérissent pas les questions d’ombre mais qu’ils les 

enflamment souvent. Nous connaissons tous des professeurs de méditation qui sont des enseignants 

magnifiques sur les états, mais qui sont des fous névrosés du point de vue de leur ombre, pour le dire 

aussi poliment que possible. Ne soyez pas une victime de votre ombre, mais incluez plutôt un peu de 

travail sur l’ombre dans votre méditation. 

 

Rappelez-vous que même si le soi relatif, fini, conventionnel n’est pas le Soi ultime fini réel, il est le 

véhicule à travers lequel ce dernier et sa Vacuité communiquent avec le monde conventionnel. Et si 

vous avez un Véritable Soi essayant de s’exprimer à travers un faux soi limité plutôt qu’un soi limité 

authentique, vous n’aurez pas l’air très illuminé. Au mieux, vous serez un fou illuminé. Travaillez à 

convertir vos faux sois en sois authentiques, comme une façon d’honorer votre Soi le plus élevé et 

votre véritable Essence.  

 


